
 
 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון
USA 605-313-6660 | ישראל 073.295.1245

 שובבים 
תיקון
 פגם 

המחשבה



נשמח לקבל הערות 

והארות, וכן תוספות קצרות 

על הקונטרס, על מנת לתקן 

ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.

כמו כן, המעוניין לסייע 

להגיה את הקונטרס כל 

שבוע לפני צאתו, יפנה 

למערכת.

© כל הזכויות שמורות

־מידי שבוע יוצא לאור קונט

רס 'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.

־המעוניין להצטרף לרשימת הת

 פוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל

bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 

 בקשה דרך הפקס 

03-5480529

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

  ומקישים: כוכבית ]*[

  סולמית ]#[ -<

>- ]1132492[   

סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, ניתן 
 לצור קשר עם מערכת 

 'בלבבי משכן אבנה'
 טלפון: 052.763.8588

 פקס: 03-5480529
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100

bilvavi231@gmail.com



א חמישה מיני מוציא ש"ז לבטלה�

א מלכות אדום קדמה למלכות ישראל�

א מלכות אדום היא כלי לראשית בלבד�

ב ראשית נעלמת וראשית מגולה�

ב כלי להעלם וכלי לגילוי�

ב כלי עשוי וגמור הוא שורש הקלקול�

ג כלי שמרגיש שלם אינו צריך נוקבא�

ג חוה היא תחילת הגילוי ושם שורש הקלקול�

ג מטיפות הקרי של אדה"ר נולדו שדין�

ד שני מהלכים של תיקון�

ד אדם הוא לעצמו, חוה היא ביחס לזרעה�

ד פגם המחשבה�

ד תפיסה פנימית ותפיסה חיצונית�

ה הבושה לאחר החטא, לאחר יצירת חוה�

ה תיקון לפגם הברית הוא לחזור למצב של ולא יתבוששו�

ה הבושה היא כח של יציאה לחוץ והיא התשובה של עשי"ת�

ו תשובה סגי היא תשובה לקודם הבושה�

ו למה יעקב שייך כולו למערת המכפלה�

ו האבות הצטרפו לאדה"ר רק בקבר�

ז לאה עלמא דאיתכסיא, רחל עלמא דאיתגליא�

ז קדושת הברית היא בחשך�



שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה



 א 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

חמישה מיני מוציא ש"ז לבטלה

	 ר"ת שמות וארא בא בשלח יתרו משפטים, דבזמן פרשיות אלו הם ימי השובבי"ם, ובשנה מעוברת ממשיכים ימים אלו גם בפרשיות תרומה ותצוה, ולכן בשנה מעוברת 
א

תקופה זו נקראת שובבי"ם ת"ת.

	 עי' ספר מנחת אהרן - תעניות ציבור, לר"א מיאסניק שמביא את המקורות לשובבי"ם. עיקר המקורות הם הלבוש והמג"א והבאה"ט והפמ"ג באו"ח תרפ"ה, ובשער רוה"ק 
ב

לאריז"ל תיקון כ"ז.

	 נעתיק את לשון רח"ו בשער רוה"ק תיקון כ"ז הנוגע לעניננו. "עוד מצאתי כתוב ממורי ז"ל, וז"ל הרב משה יונה, תקון לעון שכבת זרע לבטלה, ובעון זה יש מינים הרבה, יש 
ג

שחוטא ע"י מחשבה, שמהרהר בעבירה, ויצרו תקפו, ורואה קרי מאיליו בלי מעשה כלל. ויש מי שמשמש בידו ומוציא קרי. )ו( ]כגון[, יש מי שחושב באשה, ומנאף בידו ומוציא 

קרי. ויש מי שחושב בזכר, ומוציא קרי. ויש מי שמשמש ברוק פיו, ומוציא קרי. ויש כשמנאף מכסה ראש העטרה בעור האבר שממשיכו למטה, וזה נקרא מושך בערלתו". ע"כ 

לשון רח"ו הנוגע לעניננו. 

	 בפשטות מלכות אדום אינה מגלה כלל את מציאות השי"ת, אלא רק מעלימה. אולם בעומק כל דבר בבריאה הוא כלי לגילוי הקב"ה, ואף מלכות אדום היא כלי לכך, ובהבחנה 
ד

מסוימת היא ראשית הגילוי.

ימי השובבי"םא כמו שכבר המליצו הקדמוניםב, על פי הפסוק 
בעיקר  תשובה,  ימי  אלו  וכ"ב(,  י"ד  ג'  )ירמי'  שובבים"  בנים  "שובו 

על עוון הקרי כידוע )שער רוה"ק לאר"י תיקון כ"ז(. וצריך להבין את 

שרש האור הקיים בימים אלו, את מהות הפגם ואת אופן התיקון. 

תיקונים  ולעשות  סליחות  לומר  אלו  בימים  נהגו  רבים  במקומות 

ברבים, נהרא נהרא ופשטיה. והנה בעלי הסוד תיקנו חמישה מיני 

להגיע  אופנים  כמה  דישנם  לבטלה,  ש"ז  הוצאת  לעון  תיקונים 

להוצאת ש"ז לבטלה. האחד הוא ע"י מחשבה, השני הוא ע"י אשה, 

השלישי ע"י זכר, הרביעי ע"י רוק, והחמישי ע"י שמושך בערלתוג. 

אנו במאמרים אלו לא נעסוק בחלק הסוד השייך לענינים אלו אלא 

כפי  המחשבה,  בחלק  ה'  בעזר  נתחיל  שבדבר.  האגדתא  לסוגיות 

אשר יזכנו ה'.

מלכות אדום קדמה למלכות ישראל
ישנו כח מחשבה באדם, שהוא כח הראשית שנמצא בו. מחשבה 
היא  הבריאה  של  הראשית  כידוע.  חכמה  ראשית  ראשית,  היא 

מחשבת הבריאה. והתכלית של הבריאה היא גילוי מלכותו יתברך 

שמו בעולם. וסוף מעשה במחשבה תחילה, ולפיכך גילוי מלכותו 

היא ראשית המחשבה. זוהי מהות הבריאה - גילוי מלכותו יתברך. 

דוד.  זו מלכות ישראל, מלכות בית  ומי שמגלה את אותה מלכות 

אבל כמו שכתוב בסוף פרשת וישלח, היו שמונת מלכי אדום שמלכו 

קודם מלוך מלך בישראל. הרי שכח הראשית במלכות התגלה לפני 

בעולם  שמו  יתברך  מלכותו  גילוי  של  כח  ישנו  ישראל.  מלכות 

מלכותו  גילוי  של  כח  וישנו  דוד.  בית  מלכי  ישראל,  מלכי  ידי  על 

יתברך שמו בעולם שקדם לכך, שזה נקרא מלכות אדום. אנו רואים 

זאת בסדר לידת עשו ויעקב, דהרי קדמה לידת עשו ללידת יעקב 

אבינו. וא"כ עשו מצד מטבע הראשון, מצד צורת הלידה, הוא זה 

שהיה בכור, בכור בחינת ראשית, "כי הוא ראשית אונו ולו משפט 

י"ז(. הכח של הראשית בהולדה היה נמצא  )כי תצא כ"א  הבכורה" 

בראשית הדבר אצל עשו, לעומת כח הראשית בעיבור שהיה אצל 

כל  הבריאה,  מחשבת  שכל  ומכיון  כ"ו(.  כ"ה  תולדות  )רש"י  יעקב 

תכלית הבריאה היא גילוי מלכותו יתברך שמו בעולם, לכן ראשית 

מלכותו נתגלתה במלכות אדום לפני שנתגלתה במלכות ישראל, כי 

מלכות אדום קדמה.

מלכות אדום היא כלי לראשית בלבד
הגילוי  כח  בעולם.  מתגלה  הקב"ה  שדרכו  הכלי  היא  המלכות 
שישנו בעולם הוא מלכותו יתברך. אבל המלכות של הקב"ה אינה 

דרך  בעולמו  מתגלה  הקב"ה  לגילוי.  הכלי  היא  אלא  הגילוי,  עצם 

ה'  יהיה  ההוא  ביום  הארץ  כל  על  למלך  ה'  "והיה  יתברך.  מלכותו 

בכל  ש"ומלכותו  יתגלה  כאשר  ט'(.  י"ד  )זכריה  אחד"  ושמו  אחד 

)תהלים ק"ג י"ט(, אזי "לא ילמדו עוד איש את רעהו ואיש  משלה" 

ועד  למקטנם  אותי  ידעו  כולם  כי  הוי'ה,  את  דעו  לאמר  אחיו  את 

את  לגלות  הכלי  היא  שהמלכות  כלומר  ל"ג(.  ל"א  )ירמיה  גדולם" 

שמו יתברך בעולם. והכלי למלכות ה' יתברך היא מלכות בית דוד. 

א"כ מלכות בית דוד היא הכלי למלכות ה' יתברך, ומלכות ה' יתברך 

כלים  סוגי  שני  שישנם  שנתבאר  הרי  יתברך.  ה'  לגילוי  הכלי  היא 

כיצד לגלות את מלכות ה' יתברך בעולם. ישנה מלכות אדום קודם 

וישנה מלכות  מלוך מלך בישראל שמגלה את מלכות ה' יתברךד. 

ישראל שמגלה את מלכות ה' יתברך. ישראל הקרויים אדם )יבמות 

ס"א א'( לעומת אדום. כשם שמלכות ישראל מגלה את שמו יתברך 

בעולם. כך מלכי אדום גם הם גורמים לסוג של גילוי. דהרי ראשו 

במערה.  נקבר  פל"ח(,  דר"א  )פרקי  חז"ל  שאומרים  כמו  עשו  של 

כלומר, מצד  נקודת הראשית, שהיא בחינת הראש של עשו, הרי 

בזוגות. עולה  שעשו שייך למהלך של מערת המכפלה שהוכפלה 

א"כ שהראשית של מלכות אדום לפני מלוך מלכים מישראל, אינה 

רק קלקול. כי אילו היה זה קלקול בלבד, הרי שראשו של עשו לא 

היה נקבר במערה. ראשו של עשו נקבר במערה מחמת שבעומק, 

ראשית זו דמלוך מלך מאדום לפני מלוך מלך מישראל, יש בה כלי 

לגילוי ה' יתברך בעולם. אלא שתרי כלים יש כאן. הראש של עשו 

שנקבר במערה מלמדנו שיש שם גילוי של ראשית כלי בלבד, אבל 

אין לכלי זה המשך. ישנה התחלה של כלי שהיא כח הראש, אבל 

אין לכלי זה המשך, כי שאר הקומה זו קומה של כלי שבור ואינו 

מתוקן, ולכן שאר גופו אינו במערה. משא"כ מלכות ישראל שהיא 



 ב 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

בעיקר מלכות בית דוד, היא מלכות שיש בה ראשית של כלים וכן 

גם אחרית של כלים. הרי שעומק הדברים הוא שמלכות אדום מצד 

מה שהיתה מלוכה קודם מלכות ישראל, מצד ראשיתה, לזה באמת 

היה לה כלי. אבל מצד מה שהיא רוצה למלוך אחרי הראשית, לאחר 

שכבר התגלתה מלכות ישראל, לזה אין לה כלי, ולכן אין לה קיום. 

החילוק  ושרש  כלים.  סוגי  שני  כאן  שישנם  כן  אם  שמתבאר  הרי 

ביניהם הוא שמלכות אדום היא כלי לנקודת גילוי הראשית בלבד, 

משא"כ מלכות ישראל היא כלי לכל הקומה כולה. 

ראשית נעלמת וראשית מגולה
לנקודת  ששייך  פגם  הוא  המחשבה  לחלק  ששייך  הפגם  והנה 
הראשית. ויש במהות פגם זה כמה וכמה חלקים. כח המחשבה מחד 

יש בו הבחנה שהוא צריך להשאר בבחינה של פנים, ומאידך יש בו 

הבחנה שכאשר הוא יוצא לחוץ צריך שיצא לכלי ראוי. כל מחשבה 

מה  יודע  אדם  אין  לפנים.  נמצא  מלגאו,  שנמצא  דבר  בעצם  היא 

המחשבה,  את  מגלים  הדיבור  או  הכתיבה  רק  חברו.  במחשבת 

הגר"א  ביאור  ריש  )עי'  נעלם  דבר  היא  כשלעצמה  המחשבה  אבל 

)בר"ר ס"ה י"ב( מונים שבעה דברים  לספרא דצניעותא(. דהרי חז"ל 

בלב  מה  יודע  אדם  שאין  הוא  מהם  ואחד  אדם  מבני  שמכוסים 

באה  כשהיא  לכן  נעלם,  דבר  היא  האדם  שמחשבת  ומפני  חבירו. 

לידי גילוי היא צריכה להתגלות במקומה הנכון. מחד ישנה עבודה 

להשאיר את נקודת הראשית בהבחנה שהראשית נשארת נעלמת 

את  מגלים  שכאשר  עבודה  ישנה  מאידך  גילוי.  לידי  באה  ואינה 

היה  יעקב  אותה במקומה.  לגלות  נקודת הראשית של המחשבה, 

ראשון בטיפה, ראשון ליצירה. עשו היה ראשון ללידה, ולכן ראשית 

לגילוי. מצד מה שיעקב הוא ראשית היצירה, ראשית היצירה אינה 

גילוי בלידה. לכן גם בגדרי בכורה לא מוגדר כבכור מי  באה לידי 

כי א"א  שהוא ראשון ליצירה אלא דוקא מי שהוא ראשון ללידה. 

לדעת ע"פ גדרי הטבע מי הוא הראשון ליצירה, זהו דבר נעלם. זאת 

שמתגלה  הראשון  משא"כ  גלויה.  ראשית  ואינה  נעלמת  ראשית 

ראשית  ואינה  ההתגלות,  בנקודת  ראשית  זוהי  עשו,  של  בלידה 

של  ראשית  שהיא  היצירה  ראשית  שהיא  הראשית  ההויה.  בעצם 

עצם ההויה, היא ראשית נעלמת. הראשית שמתגלה, היא הראשית 

לחוץ,  מתגלה  שהיא  רק  לא  זה  כלומר  לחוץ.  ההתגלות  בנקודת 

זה מתגלה  זה ראשית כח ההתגלות. ההגדרה אינה שכאשר  אלא 

אזי מתגלה מי הראשון בהויה - זה אינו מתגלה. אלא מתגלה מי 

הראשון שיוצא לחוץ. אלא מעבר לגילוי של מי הוא הראשון שיוצא 

לחוץ, עצם הראשית של ההתגלות לחוץ - זה גופא נקרא ראשית. 

אם כן אלו הם שני סוגים של ראשית. ישנה הראשית שהיא ראשית 

וזה דבר נעלם, שאינו  בעצם ההויה, שהיא בחינת ראשון לטיפה, 

בא לידי גילוי. והראשית השני שהוא כן בא לידי גילוי, היא ראשית 

הראשית  של  המהות  זה  כי  גילוי,  לידי  באה  היא  ולכן  ההתגלות, 

בעצם. זה החילוק בין ראשית של עשו שזה מלכי אדום, לראשית 

של ישראל שהיא ראשית נעלמת. 

כלי להעלם וכלי לגילוי
ומכיון שבשרש הדבר מדובר בשני סוגי ראשית, לכן כל אחת 
נעלם.  כלי  צריך  הנעלמת  לראשית  שונה.  כלי  לסוג  זקוקה  מהן 

כך  הראשית  הוית  כפי  גילוי.  של  כלי  צריך  הגילוי  של  לראשית 

מהות הכלי. כאשר הכלי הוא כלי של ראשית, אזי אם הראשית היא 

ראשית הויה של נעלם, אז הכלי הוא כלי של נעלם. ואם הראשית 

התגלות.  של  כלי  הוא  שצריך  הכלי  אז  התגלות,  של  ראשית  הוא 

בלשון אחרת, כלי שהוא כלי של נעלם, אינו יכול לבוא לידי הויה 

עצמית, כי הרי הוא נעלם, הוא מעלים את עצמו. משא"כ כלי שהוא 

ראשית להתגלות, א"כ הכלי כל ענינו בא לגלות, ואז הוא נותן מקום 

נעלמת  הויה  היא  הראשית  כאשר  הכלי.  של  העצמית  להתגלות 

והכלי הוא נעלם, לא יכול להיות שהכלי יגלה את עצמו, כי הרי כל 

המהות של הכלי הוא שהוא כלי לנעלם, ולכן אין לו מקום לגילוי 

מכריח  וזה  הנעלם,  לנקודת  כלי  להיות  בא  כולו  כי  עצמו,  הוית 

שהיא  ההתגלות,  של  הראשית  משא"כ  עצמו.  של  ההעלמה  את 

הראשית שמגלה, אזי מכיון שהוא כלי גמור, לכן הכלי יכול באמת 

מחמת  אבל  ההתגלות.  של  הראשית  שהיא  הראשית,  את  לגלות 

שמטבע ההויה של הכלי הוא לגלות, לכן הוא גם נותן פתחון פה 

לגלות את ההויה של עצמו, ושם יש נקודה של קלקול. הנקודה של 

הקלקול היא במקום ההתגלות, שהכלי בא לגלות את ההתגלות. זה 

גופא מה שהכלי בא לגלות. 

כלי עשוי וגמור הוא שורש הקלקול
היה  ועשו  לטיפה  ראשון  היה  יעקב  היצירה,  שבראשית  כמו 
מלכות  היתה  לישראל  מלך  מלוך  קודם  כך  להתגלות,  הראשית 

ולכן  ההתגלות.  ראשית  את  לגלות  באה  אדום  מלכות  כי  אדום, 

היא קדמה בהתגלות שלה. ובזה שהיא קודמת בהתגלות שלה, אזי 

ויעקב  שעשו  בשעה  דהרי  השני.  של  הראשית  את  מעלימה  היא 

נולדו, מכיון שיש דין בכור לעשו ולא דין בכור ליעקב, הרי שעשו 

כי הרי הוא מפקיע  יעקב,  בכור, מעלים את הראשית של  בהיותו 

הרי  עצמו.  בו  ראשית  השם  את  וקובע  מיעקב,  ראשית  השם  את 

מעלימה  ומאידך  ההתגלות,  את  מגלה  היא  מחד  שלו  שהראשית 

של  הראשית  ועוד,  זאת  הנעלם.  הראשית  את  הנעלם,  הכח  את 



 ג 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

המלכות שהיתה במלכי אדום, ובהתגלות של הלידה של עשו, היא 

נקודת  את  יצרה  וכשהיא  ההתגלות.  נקודת  את  שיצרה  הראשית 

ההתגלות, אז היא יצרה את אותו גילוי שמגלה את הכלי, את המלכי 

אדום בעצמם, את העשו בעצמו, את העשוי וגמור שבכלי, ולא את 

גילוי האור. ראשית מצד מטבע הראשית היא כוללת את  ראשית 

הכל, זה שלם. אבל כאשר הכלי מגלה נקודה של ראשית ומטביע 

את נקודת הגילוי בו עצמו, אזי הוא מגלה שלמות מצד הכלי, שזה 

נקרא עשוי וגמור. זה שרש נקודת הקלקול. 

כלי שמרגיש שלם אינו צריך נוקבא
שרש נקודת הקלקול בעומק, היא כאשר האדם מגלה שלמות 
בתוך עצמו. מפני שאז הוא אינו מרגיש את עצמו כפלגא דגופא. 

זוהי  לזולתו.  בחיבור  צורך  לו  ואין  כשלם,  עצמו  מרגיש  הוא 

את  לקבל  נוקבא  של  לכלי  צורך  שאין  הברית,  פגם  של  ההבחנה 

צורך  לו  אין  לכן  וגמור,  עשוי  שהוא  שמכיון  תפיסה  זוהי  הזכר. 

להשלמה מבחוץ. רק כאשר יש לאדם ההבחנה שהוא פלגא דגופא, 

מבחוץ,  בהשלמה  הצורך  את  מבין  הוא  אזי  אשה,  נשא  לא  אשר 

בהבחנה של כלי דנוקבא דיליה. אבל כאשר הוא מגלה גילוי כלפי 

דנוקבא  כלי  של  בהבחנה  צריך  אינו  הוא  אזי  שלמות,  של  עצמו 

להשלימו. ראשית ההתגלות של עשו שיוצרת אופן של גילוי, היא 

יוצרת אופן של גילוי שהכלי שלם. כאשר הכלי שלם הוא אינו צריך 

השלמה, הוא לא מרגיש פלגא, אלא הוא מרגיש שלם מעצמו, הוא 

תקף מכח עצמו. אמנם מצינו שבן עזאי לא נשא אשה )יבמות ס"ג 

ב'(, ואם עשה זאת א"א לומר שאין כזה מהלך, אבל זה לא היה ראוי. 

הרי בן עזאי הציץ ומת )חגיגה י"ד ב'(, ובודאי שזה היינו הך.

חוה היא תחילת הגילוי ושם שורש הקלקול
)בר"ר  במדרש  כתוב  הנבראים.  לכל  שמות  לקרוא  ידע  האדם 
שמות,  לכולם  שקרא  שלאחר  כ"ד(  רמז  פ"ב  בראשית  יל"ש  ד',  י"ז 

ולא  וחיה  כל בהמה  ובא אדה"ר על  זוגות.  לפניו  העבירם הקב"ה 

בן  אין  ולי  זוג  בן  יש  לכולם  לקב"ה,  האדם  אמר  דעתו.  נתקררה 

כתוב  ועוד  מהצלע.  חוה  את  ועשה  תרדמה  עליו  הפיל  ומיד  זוג. 

באדם,  צנוע  שהוא  ממקום  אותה  שעשה  ב'(,  י"ח  )בר"ר  במדרש 

ועל כל אבר ואבר שהיה בורא בה היה אומר לה תהא אשה צנועה. 

עומק הדבר הוא שאותה נוקבא שנבראה מהצלע שבאדם, שהוא 

מקום צנוע באדם, ומכוסה אפילו כאשר האדם ערום, אותה נוקבא 

יכלה להיות כלי להסתרה לאדה"ר, בלי להתגלות. אלא שהוא רצה 

זוג בגילוי, ולא נתקררה דעתו. לכן האשה שיצאה ממנו, היא  בת 

ראשית תחילת הגילוי שלו. ולכן נקראת חוה, מלשון "אם כל חי" 

היתה  האדם  אילו  לחוץ.  התגלות  בבחינת  היא  כי  כ'(,  ג'  )בראשית 

כלי בבחינת צלע,  לו  היה  אז  בגילוי,  זוג  בת  מתקררת דעתו בלא 

התגלות  של  ראשית  של  בבחינה  ולא  נעלם,  מקום  של  בבחינה 

לחוץ. ולכן במה שהקב"ה לקח את הצלע מאדה"ר ובנה את האשה 

)משלי  תיקרא  לבינה  אם  הקלקול.  שרש  נקודת  שם  חי",  כל  "אם 

ורפא  ושב  יבין  ולבבו  י'(.  ו'  )ישעי'  לו  ורפא  ושב  יבין  ולבבו  ג'(,  ב' 

לו - שם מקום התשובה. אם לבינה תיקרא - זהו מקום יצירת חוה 

א'(.  נ"ז  ברכות  עי'  אֵם,  אלא  בפסוק  אִם  תיקרי  )אל  אמנו, אם לכל חי 

ומצד כך אמרו חז"ל שפגם הברית אין לו תיקון, אין לו תשובה )עי' 

אות  האותיות  שער  הקדוש  בשל"ה  ועי'  ב'.  רי"ט  ויחי  א',  ס"ב  נח  זוהר 

ק' קדושת הזווג, ובראשית חכמה שער הקדושה פי"ז(. אמנם זה שפגם 

הברית אין לו תשובה פירושו שהוא למעלה מהתשובה. ובהמשך 

המאמר יבואר מה פירוש שהוא למעלה מהתשובה. חוה שהיא "אם 

כל חי", בה מקום התחלת נקודת הגילוי כלפי חוץ. ולכן שם שורש 

הקלקול. מפני שכאשר באים לגלות את הנקודה של חוץ, כאשר 

באים לגלות את הראשית של ההתגלות, אזי זה נותן מקום לגילוי 

הכלי. וכאשר יש מקום לגילוי הכלי, אזי הכלי יכול להיות בבחינתו 

וגמור  עשוי  הכלי  ואם  לעצמו.  שלם  וגמור  עשוי  שהוא  עשו,  של 

ושלם לעצמו, אז חס ושלום אין לו צורך בזולתו. 

מטיפות הקרי של אדה"ר נולדו שדין
לאחר שאדה"ר חטא, כתוב בכתבים )עי' שער הפסוקים יחזקאל(, 
טיפות  הוציא  והבל  קין  את  להוליד  חוה  על  שבא  קודם  שעוד 

וכן הוציא טיפות קרי כל  ונתערבו טיפות אלו בקין,  קרי לבטלה, 

וכל  ולילין.  ורוחין  שדין  מהן  והוליד  מאשתו,  שפרש  שנה  הק"ל 

היא  עמדי,  נתת  אשר  האשה  שגרמה  עצה"ד  חטא  מחמת  בא  זה 

ואוכל, מכחה באה נקודת החטא. כמו שאומרת  לי מן העץ  נתנה 

הגמרא )ירושלמי סנהדרין פ"ב ה"ד דף י"ב א', ועי' תוס' סנהדרין כ' א' 

לפני  יוצאות  הן  ]כלומר  תחילה  "הנשים  שנ"ט(,  יו"ד  ועי'  נשים,  ד"ה 

הארון בלוית המת, מפני[ שהן גרמו מיתה לעולם". כוונת הדבר שהיא 

שלא  אדה"ר,  בקשת  ע"פ  בא  זה  וכלי  דגילוי.  כלי  לתחילת  שרש 

הראשית  הגילוי,  של  הראשית  הוא  זה  כלי  א"כ  דעתו.  נתקררה 

שיוצר מציאות שהוא מגלה את הכלי כעשוי וגמור. וזו היא נקודת 

השבירה, כי נוצר מצב שהזכר חס ושלום לא צריך לנקבה, כביכול. 

אבל הראשית הפנימית יותר, היא ראשית של עומק ההבחנה של 

ראשית הגילוי, בהבחנה של ראשון נעלם, טיפה ראשונה ליצירה, 

נקודת התיקון של מחשבת פגם  זוהי  כלי לראשית הנעלמת.  וזה 

הברית.



 ד 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

שני מהלכים של תיקון
בינה  חכמה  כוחות,  שלשה  כידוע  ישנם  האדם  במחשבת 
ודעת, מה שהאדם חכם ומבין מדעתו. חננו מאיתך כמו שאומרים 

לב  "לחכם  הפסוק  על  ודעת.  בינה  חכמה  ספרד  נוסח  בעמידה 

שלמד   - לב  "לחכם  שם  רש"י  פירש  כ"א(,  ט"ז  )משלי  נבון"  יקרא 

חכמה מרבו. יקרא נבון - סופו שיהי' נבון בדברי' מפולפל בחכמתו 

ויקראו אותו נבון". א"כ חכמה הוא מה שאדם שומע מרבו. ובינה 

את  שמוציא  החיבור  כח  הוא  ודעת  בדברים.  שמתבונן  מה  הוא 

הדברים מכח לפועל. כח הפגם במחשבה הוא כאשר אדם לוקח את 

שלשת כוחות הללו, את כח החכמה ואת כח ההתבוננות ואת כח 

הדעת שבמחשבה, והוא מוליד את הדברים למעשה, אבל המעשה 

נולד מתפיסה של שלמות של עשוי וגמור מתוך עצמו, שכבר אין 

לו צורך לזולתו. מכנגד ישנם שני סוגי תיקונים בכללות. התיקון 

דהיינו  חסר,  שהינו  תופס  שהוא  בכך  תיקון  הוא  כמובן  החיצוני 

עוד"  ואפסי  "אני  של  הקלקול  כנגד  זה  דגופא.  הפלגא  רק  שהוא 

האדם  של  ההתגלות  בראשית  שזה  ט"ו(,  ב'  צפניה  ח',  מ"ז  )ישעיה 

ארבע  שבעולם,  הקלקולים  כל  שורש  שהיא  גאוה,  שהיא  עצמו, 

מידות הרעות )עי' שערי קדושה ח"א ש"ב(, ששרש כולן הגאוה. אזי 

זה שהוא תופס את עצמו כפלגא דגופא, כחסר, היא תחילת נקודת 

התיקון. אמנם זה סוג של תיקון מצד התפיסה כלפי חוץ, ששרשו 

כמובן בפנים. אבל שרש פנימיות התיקון, הוא לגלות את הכלי של 

הראשית הנעלם ולהיות כלי לאותו ראשית. ומצד כך אין מקום של 

התחלת התגלות של תוקף הכלי לעצמו. דצריך להבין שישנם כאן 

שני מהלכים. ישנו מהלך של הכלים שנמצאים כלפי חוץ. וכאשר 

הכלי נמצא כלפי חוץ, שכל ענינו של הכלי לגלות לחוץ, אזי הוא 

מגלה  היא  אז  מהותו,  זאת  ואם  מהותו.  וזאת  חוץ,  של  התגלות 

עצמו  את  יתפוס  שהוא  אפשר  ואז  לעצמו,  הכלי  הוית  עצם  את 

נעלמת,  ראשית  שמגלה  כלי  הוא  הכלי  כאשר  אבל  וגמור.  כשלם 

מקום  יתן  לא  לעולם  הוא  אזי  ההתגלות,  ראשית  את  מגלה  ואינו 

לגלות את הכלי עצמו, ואז לא יכולה להיות התחלה של ראשית של 

קלקול, כי אין לו מקום לעצמו. 

אדם הוא לעצמו, חוה היא ביחס לזרעה
שהקב"ה  קודם  הראשון,  באדם  כלולה  היתה  שהצלע  זמן  כל 
לקח אותה ממנו לברוא את חוה, לא היה שייך כלל פגם ברית. פגם 

וחידש  הצלע,  את  מהאדם  לקח  שהקב"ה  ממה  התחדש  הברית 

מהלך שישנו אדם לעצמו, וישנה אשה לעצמה. ואז יכול להיות גם 

מהלך ח"ו של ק"ל שנה שפירש אדם הראשון מאשתו. דהיינו, ישנו 

עתה מהלך של איש שהוא בלי אשה. כל זה מחמת נקודת ההפרדה 

לא  לאשה,  האיש  בין  הפרדה  שהיתה  אילולא  לאשה.  האיש  בין 

השורש  ברית.  פגם  הנקראת  כזאת  הויה  הבריאה  בשרש  היתה 

"ויבן את הצלע", כאשר האשה הופכת  זה מתחיל רק אחר  לפגם 

יבנה  "בחכמה  בנין,  ויבן  התגלות.  של  ראשית  של  מציאות  להיות 

בית" )משלי כ"ד ג'(, זוהי התחלת ראשית הגילוי, חוה הנקראת "אם 

כל חי". אדה"ר אין שמו בא לרמז על זרעותיו. שמו אדם "ויקרא את 

שמם אדם" )בראשית ה' ב'(, זה הוא. חוה עצם שמה "אם כל חי" הוא 

ביחס לזרעותיה. אם אשתו של אדה"ר היתה נשארת בבחינת צלע 

האדם, היא לא היתה נקראת חוה אם כל חי, אלא היא היתה כלי 

בלבד לראשית הנעלמת. 

פגם המחשבה
רק  ישנה  המחשבה,  בראשית  המחשבה,  נקודת  בשרש  והנה 
כללות, ורק כאשר המחשבה יוצאת לפועל היא הולכת ומתפרטת. 

י"ח  )ר"ה  אחת"  בסקירה  נסקרין  "וכולן  המחשבה  בראשית  אבל 

נכלל  שהוא  כפי  הדברים  ציור  את  רואים  המחשבה  בתבנית  א'(. 

והנה בפשטות,  אותו בערך של פרטים.  בכללות. בפועל מורידים 

הכוחות  בשלשת  משתמש  שאדם  מה  הוא  המחשבה  של  הפגם 

עד  ראויים,  שאינם  באופנים  בהם  וחושב  ודעת,  בינה  חכמה  של 

שח"ו הוא מגיע לפגם ברית. אבל בעומק תחילת נקודת הקלקול, 

ראשיתה, היא בזה שהוא חושב בדברים של חוץ. נאמר על רב שהוא 

לא הסתכל חוץ מד' אמותיו )עי' רש"י מנחות ק"י ד"ה שימי את, וכן 

נדה כ"ד א' ד"ה שימי את, ועי' תשובות הגאונים שערי תשובה עם הגהות 

דנהג רב(. ובעומק, אם בעינים  דחסידותא  מילי  בי'  סי' קע"ח  הים  איי 

החיצוניות הוא לא הסתכל חוץ לד' אמותיו, אזי פירוש הדבר שגם 

אדם  חוץ,  חושבים  כאשר  חוץ.  חשב  לא  הוא  מחשבתו  בתפישת 

יכול לבוא עד כדי כך ח"ו לפגום בפועל בברית מכח המחשבה. 

תפיסה פנימית ותפיסה חיצונית
אבל אם ישנה תפיסה של מחשבה שהיא איננה פונה לחוץ, שם 
היא  חוץ,  הנקראת  המחשבה  של  והשרש  קלקול.  של  מקום  אין 

"ויבן ה"א את  במה שחוה נקבעה כמציאות לעצמה, "אם כל חי". 

הצלע", הקב"ה בנה אותה למציאות שהיא יצאה מגוף האדם לחוץ, 

ונהייתה הויה לעצמה, ולאחר מכן "ויביאה אל האדם". אבל קודם 

לכך, היא היתה הויה לעצמה. וכאשר היא הויה לעצמה, אזי הכלי 

מגלה את עצמו, ואז הוא גם יכול לגלות בחינה של עשוי וגמור, ואז 

אין לו צורך לזולתו, וזהו פגם הברית. שרש הקלקול של פגם הברית 



 ה 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

פירושו  בפשיטות  לחוץ.  המחשבה  כח  של  היציאה  בעצם  הוא 

שהוא חושב בדברים חיצוניים, וזה אמת. אבל בעומק שרש הפגם 

הוא בזה שהוא תופס את ההויה שהראשית של דבר הוא התגלות, 

לא  הנעלם  מצד  נעלמות.  הוא  הדבר  של  שהראשית  תופס  ואינו 

יכולה להיות מציאות שהכלי תופס את עצמו להויה, וכ"ש שאינו 

יכול לתפוש את עצמו להויה שלמה. כי כאשר הוא אינו תופס את 

עצמו להויה, פשוט שהוא אינו יכול לתפוס את עצמו כהויה שלמה. 

החיצוניות יכולה לתת מקום לאופן של תפיסה של כלי לעצמו ושל 

הויה שלמה לעצמו, זוהי תפיסת עשו ומלכי אדום. והתיקון מצד 

ד'  של  הסתכלות  שאין  כשם  היא  התיקון,  של  הפנימית  הנקודה 

אמות לחוץ, כך אין תפיסת מחשבה של חוץ. זוהי תפיסת מחשבה 

שהכלי שיש לאדם הוא בבחינת צלע, במקום נסתר, במקום נעלם, 

חוץ,  של  להתגלות  מביא  אינו  כזה  כלי  הנעלמות.  לנקודת  כלי 

]וזהו סוד  וממילא מצד שורש היצירה לא יכול להיות פגם הברית 

ספרא דצניעותא, ספר כלי לצניעות, עי"ש בביאור הגר"א בריש הספר[. 

הבושה לאחר החטא, לאחר יצירת חוה
לכן, כמו שהזכרנו פגם הברית אין לו תשובה, בר בתשובה סגי 
הרמ"ק  בשם  פי"ז  הקדושה  שער  חכמה  בראשית  ועי'  א',  ס"ב  נח  )זהר 

בספר אלימה(. כבר דנו בזה הרבה מאד. האדמו"ר מקאמארנא ריי"י 

"ודע  החיים(  באוצר  ב'  קכ"ה  דף  דברים  הברכה  )היכל  כתב  סאפרין 

עוון  ע"י  הוא  הנ'  שער  טומאת  של  והכפירה  המינות  שהתחזקות 

זה". מכוחו מתגלה שרש פגם היסוד, ומכוחו מתגלה אופן התיקון 

הקלקול,  של  ההתגלות  נקודת  מקור  שהוא  במקום  היסוד.  של 

מקור  מדוע  להבין,  דיש  התיקון.  של  ההתגלות  נקודת  מקור  שם 

נקודת ההתגלות של הקלקול שייך להתגלות שער הנו"ן דקליפה. 

בשעת  והנה  כפשוטה.  תאוה  של  ענין  הוא  היסוד  פגם  דלכאורה 

שניהם  היו  וחוה  אדם  בפסוק,  שמפורש  כפי  הבריאה,  יצירת 

ערומים ולא יתבוששו. מדוע לא היתה להם בושה. מפני שבושה 

ענינה כאשר ההסתכלות היא לראות כיצד הדברים נקלטים כלפי 

נקלטים  הדברים  כיצד  לראות  היא  ההסתכלות  כאשר  אבל  חוץ. 

כלפי פנים, אזי אין שום ענין של בושה. אדם מרגיש בושה כאשר 

שלו.  החיצוניים  הרובדים  על  מסתכלים  שלו  הפנימים  הרובדים 

יוצרת  הבושה  דהרי  מתבייש.  אינו  אחת,  מקשה  הוא  כאשר  אבל 

מצב שהמתבייש מעלים את הדבר כדי שלא יתגלה לחוץ. כלומר 

אינו  וכאשר  בחוץ,  נתפסים  הדברים  כיצד  לראות  מתבונן  האדם 

רוצה שהדברים ייתפסו בחוץ אזי הוא מתבייש. אחר שחטאו אדם 

וחוה החלו להתבייש ויעשו להם חגורות, ואח"כ הקב"ה עשה להם 

מהרואה  ערותו  על  מכסה  המתלבש  הבגדים,  בכח  עור.  כתנות 

מאותה  היא  בעומק  הבושה  שמקור  עולה  א"כ  בחוץ.  הנמצא 

הבחנה שהמתבייש תופס כיצד הדברים נתפשים כלפי חוץ. אבל 

קודם יצירת חוה שלא התבוששו, תפישת הכלי מצד שרש היצירה 

לא היתה בהבחנת גילוי לחוץ. אלא היה כלי לנעלם הפנימי. 

תיקון לפגם הברית הוא לחזור למצב של ולא יתבוששו
א"כ ישנם שני סוגי כלים, כלי שבא לגלות, בתפיסה של גילוי, 
לנקודת  כלי  להיות  יותר,  ובדקות  להעלים,  לכסות,  שבא  וכלי 

הגוף  שמציאות  מכך  נבעה  החטא  קודם  הבושה  חוסר  הנעלם. 

בתפיסה  אלא  חוץ,  כלפי  תפיסה  של  בהבחנה  היתה  לא  שלהם 

כלפי פנים. ורק משחטאו הפך הכלי להיות בתפיסה של כלפי חוץ, 

ואז מתחיל מושג של בושה וכיסוי. כל כח פגם הברית שהוא יצרא 

לחוץ.  מחשבה  של  לחוץ,  הסתכלות  של  מתפיסה  מגיע  דעריות, 

אבל כאשר ישנה תפיסה של מחשבה הנקלטת כמחשבה של פנים, 

שהוא  ללידה  ראשון  מצד  בכור  שהוא  אדום  של  ראשית  כח  ואין 

ראשון להתגלות, אזי אין הבחנה של פגם ברית. והנה שרש המילה 

בושה.  למילה  שורש  שהוא  בש  אותיות  בהיפוך  שב,  היא  תשובה 

א"כ השרש של התשובה שהיא במדרגה של בושה, שמי שמתבייש 

בכל עוונותיו אזי מוחלים לו עליהם, אינו יכול להיות תשובה לפגם 

הברית. משום שהתשובה על פגם הברית היא על עצם זה שהוא 

הוא  הפגם  הברית.  פגם  על  תכפר  לא  הרגילה  התשובה  מתבייש. 

עצם זה שהוא מתבייש לאחר שמראשית היצירה לא היתה הבחנה 

של בושה. לא יתכן שהתיקון על עצם הבושה יהיה שוב בושה. אלא 

להיפך, מה שטעון תיקון הוא עצם זה שהוא בוש. כמובן אין הכוונה 

ח"ו שהוא לא יבוש מחמת עזות. אלא הוא צריך להגיע לאותו מקום 

שנאמר בו ולא יתבוששו, שאין שם הסתכלות לחוץ, וממילא אין 

שם בושה. דאם אין בושה אין נקודה של קלקול. 

הבושה היא כח של יציאה לחוץ והיא התשובה של עשי"ת
אז  חוץ,  כלפי  הם  האדם  של  הדעת  הבינה  החכמה  כאשר 
ממילא שייך שיהיה הרהור כלפי חוץ, שייך ח"ו שיגיע לפגם הברית, 

המוציא את הדברים לחוץ. אבל אם המחשבה היתה נתפשת בכלי 

דלפנים, אזי לא שייך כלל להגיע לפגם ברית שמוציא לחוץ, כי זו 

שבחמישה  העליון  השרש  פגם  עומק  כן  אם  וביה.  מיניה  סתירה 

פגמים שמשתדלים ישראל קדושים לתקן בימים הללו, הוא שובו 

בנים שובבי"ם. מפני ששובו בנים שובבי"ם, פירושו שצריך לשוב 

היא  העבודה  דהיינו  רבים.  בלשון  שוב  הוא  דשובבי"ם  השוב.  על 



 ו 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

להחזיר את עצם כח התשובה למקור שלה. כל מהלך התשובה הוא 

"ולבבו יבין ושב ורפא לו", ומי שחטא ומתבייש בכך, מוחלין לו כל 

עוונותיו. אבל בשובבי"ם את התשובה עצמה צריך להשיב. יש ימי 

תשובה השייכים למהלך ימי הרחמים והסליחות באלול. לאחר מכן 

מגיעים עשרת ימי תשובה. לכאורה היינו סוברים שעשי"ת הם ימי 

תשובה בכללות, בעוד ששובבי"ם הם ימי תשובה על פגם הברית 

בפרטות,  הברית  פגם  על  תשובה  שייכת  בעשי"ת  וגם  בפרטות, 

כמו על כל עוון. א"כ לכאורה תיקון השובבי"ם כלול בתיקונים של 

ימי השובבי"ם הוא שלב לאחר תיקון  עשי"ת. אבל בעומק תיקון 

אין  אמנם  הברית.  פגם  על  מועילה  אינה  התשובה  דהרי  עשי"ת. 

יתבייש כלל על פגם הברית. אלא בודאי  פירוש הדבר שאדם לא 

יתבייש ויעשה תשובה גם על כך, אבל לאחר מכן הוא צריך לשוב 

תשובה  של  החפצא  גופא  שהיא  הבושה  כח  עצם  על  בתשובה 

כיציאה לחוץ. 

תשובה סגי היא תשובה לקודם הבושה
ולכן לא סגי בתשובה של בושה, אלא צריך תשובה סגי, שהיא 
התשובה לפגם הברית, שענינה להחזיר את כח התשובה לנרתיקה, 

לכן,  קודם  ועוד  החטא,  דקודם  יתבוששו  דלא  למצב  למקורה, 

כל  לאם  חוה  את  ויצר  מאדה"ר  הצלע  את  לקח  שהקב"ה  לקודם 

חי, שהיא נקראת על שם היציאה לחוץ. שאז, אדה"ר מצד מטבע 

היצירה שלו, היתה לו נוקבא בתוך דיליה, ולא היה שייך פגם ברית 

היא  וכאשר  ממנו.  חלק  היתה  הנוקבא  כי  חוץ,  היה  לא  כי  לחוץ, 

חלק ממנו, אין יציאה לחוץ מצד עצם מטבע היצירה, וממילא אין 

חלק  היתה  הנוקבא  בתחילה  בפועל.  פגם  שאין  וחומר  וקל  פגם, 

מהזכר. אם הקב"ה היה רוצה רק במהלך שהם יהיו נפרדים, אז היה 

ואח"כ  הוא בראם מחוברים  נפרדים. אבל אם  בורא אותם מראש 

הפרידם, פירוש הדבר שהקב"ה ברא מהלך אחד, אח"כ שינה אותו, 

ונתן לאדם לעשות תשובה לחזור לנקודה הראשונה. בפועל, טבע 

האדם לאחר החטא הוא שכל תשוקתו היא לצאת לחוץ. ועבודת 

האדם היא להגביל את התשוקה הפנימית בכל נקודה לצאת לחוץ, 

מעמידה  האמונה  האמונה.  היא   - עמוקות  במילים  לכך  והשרש 

כל דבר במקומו. אם היא מעמידה כל דבר במקומו, אזי אין רצון 

להכניס מבחוץ פנימה, ואין רצון להוציא מבפנים לחוץ. וכאשר אין 

לאדם שום תשוקה לצאת לנקודה של חוץ בנפש, אלא הוא מוכן 

מצד  ]לא  האמונה  נקודת  מכח  הוא  לזה  וההכרח  במקומו,  לעמוד 

נקודת האמונה[, זהו  מצד  העוה"ז, אלא  לההביל את תאוות  הבל,  נקודת 

תיקון של פגם הברית.

למה יעקב שייך כולו למערת המכפלה
מחמת  ישראל,  למלכות  קדמה  אדום  שמלכות  כבר  הזכרנו 
כלי  היא  ישראל  ומלכות  התגלות,  של  כלי  היא  אדום  שהמלכות 

לכח הנעלם. והנה עצם זה שהכלי היוצא ראשון לעולם הוא כלי 

וזה  השבירה,  וראשית  הקלקול  ראשית  עצמו  הוא  התגלות,  של 

גופא צריך תיקון. וראשית התיקון, בשביל ישראל שנקראו ראשית, 

עשו  של  שראשו  הזכרנו  גם  והנה  נעלמות.  של  כלי  לגלות  הוא 

נקבר במערת המכפלה, אבל לא גופו. משא"כ יעקב אבינו גם גופו 

היה קבור במערת המכפלה. הרי שלעשו היה כלי רק של ראשית. 

כלי  הוא  הכלי  עשו  אצל  בעומק,  גמור.  כלי  היה  יעקב  אצל  אבל 

להתגלות. כל נקודת ההתגלות היא מהראשית ואילך. אולם בעומק 

הנעלמת.  בנקודה  היא  הוייתה  תחילת  עצמה  הראשית  יותר, 

החכמה שנקראת ראשית, "ראשית חכמה" )תהלים קי"א י'(, שורשה 

ב"והחכמה מאין תימצא" )איוב כ"ח י"ב(, תחילת גילויה הוא נעלם. 

רק כאשר היא יוצאת כלפי חוץ היא מתגלית. אבל ראשית נקודת 

ההתגלות שלה, היא לאו בת גילוי. לכן הראשון ללידה כאשר הוא 

נולד, זמן לידתו אינו ידוע מעיקרא בדיוק, כי נקודת שורש התחלת 

נקודת  שורש  לתחילת  גילוי  היה  אילו  גילוי.  לה  אין  ההתגלות 

ההתגלות, אזי גם היה ידוע זמן הלידה בדיוק. אבל מחמת שתחילת 

ואילך  ידוע. מכאן  נקודת ההתגלות היא נעלמת אין הדבר  שורש 

שזה הופך להיות דבר גלוי, אז זה במהלך של התגלות.

האבות הצטרפו לאדה"ר רק בקבר
לכן ראשו של עשו שהיה תחילת נקודת ההתגלות מחמת שיש 
בו נקודה של חיבור לאותו מקום שאיננו בר-גילוי, היה בר קבורה 

לא  בהתגלות,  היה  עשו  כאשר  חייו,  מצד  אבל  המכפלה.  במערת 

היה עשו בקדושה. אבל מצד מיתתו, שהיה בהבחנה של הצְנעה, 

בהבחנה של קבורה, בהבחנה של נעלמות, לכן לראשו יש שייכות 

לבחינת קבורתו, ולכן נקבר במערת המכפלה. מאידך, יעקב אבינו 

שכל קומתו מראשית ועד אחרית, היה כלי להוית ה' יתברך, שאין 

חקוקה  שדיוקנו  מהבחנה  היה  הוא  כלל,  ביה  תפיסה  מחשבה 

ב'(, מעין דמות של מעלה,  ס"ה  דף  כ"ב  תיקון  )תק"ז  בכסא הכבוד 

הוא  גם התחתון  כך  וכמו שאין תפיסה בעליון,  בצלמנו כדמותנו. 

גופו שייך למערת  כלי להבחנה שאין תפיסה בעליון. מצד כך כל 

וחוה,  אדה"ר  זוגות,  ארבעה  נקברו  מערה  באותה  והנה  המכפלה. 

אברהם ושרה, יצחק ורבקה, יעקב ולאה. אבל רחל נקברה "בדרך 

האבות  הדבר.  עומק  י"ט(.  ל"ה  )וישלח  לחם"  בית  היא  אפרתה 

שרש  היו  הם  רבותינו  בדברי  שידוע  כמו  הקדושים  והאמהות 

לתיקון חטא אדה"ר )עי' ביאורי אגדות על ב"ב נ"ח א', לר"י חבר בעל 



 ז 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

ודאי  הפתחי שערים(. אמנם הצטרפותם לאדה"ר היה רק בקבורה. 

הם  בחיים  בעודם  בהתגלות,  אבל  בקבורה.  רק  לא  שבפנימיות, 

הצטרפותם  התגלתה  בפועל,  כלומר  לאדה"ר.  מצורפים  היו  לא 

לאדה"ר דוקא במקום ההעלמה, בקבר.

לאה עלמא דאיתכסיא, רחל עלמא דאיתגליא
משא"כ רחל, היא ההבחנה של התגלות, היא הבחנה של חוץ, 
היא נמצאת בפרשת דרכים )עי' זוהר חדש מדרש הנעלם פרשת אחרי 

מקום  באותו  הסולם(,  במהד'  מ"ח  אות  צפור,  קן  יקרא  כי  מאמר  מות 

שם בני ישראל יוצאים מארץ ישראל לגלות. רחל מבכה על בניה 

ביציאתם, כי זו מהותה. ולכן היא אינה יכולה להיות קבורה במערת 

נקודת הנעלמות.  המכפלה. הקבורה כאן היא אחדות לתיקון של 

יעקב רצה לשאת את רחל, ולא את לאה שעליה כתוב )ב"ב קכ"ג א', 

פ"ד(, שהיתה עומדת בפרשת דרכים ושומעת שהיא  ויצא  תנחומא 

מיועדת לעשו ורחל ליעקב והיתה בוכה ולכן עיניה רכות. כי לאה 

רצתה את מקומה של רחל, שהיא בפרשת דרכים כאמור, במקום 

היציאה לחוץ. והנה כאשר יעקב אבינו נשא את רחל, הרי מראשית 

יעקב  אם  אבל  אמהות.  ארבע  שתהיינה  יתברך  ה'  לפני  גלוי  היה 

נקודת  היתה  הראשונה  אשתו  אזי  בראשונה,  רחל  את  נושא  היה 

ההתגלות. אבל כאשר נשא בראשונה את לאה, אזי הוא נשא את 

נקודת ההעלם שזו לאה, כי עיני לאה רכות, אין לה יציאה לחוץ. 

כאשר יעקב אבינו כפי שכתוב )ויצא פ"ל( חזר מן השדה, אזי לאה 

קנתה מרחל בדודאים את מקום הפנים, את מקום הנעלמות, שהוא 

ולא  נעלם  שישאר  כדי  נעלמת,  נקודה  שהיא  לאה  של  מקומה 

ורחל  ליעקב  ולא  וללאה  ליעקב  היה  הקבורה  מקום  ולכן  יתגלה. 

ישראל  מארץ  היציאה  במקום  הגלוי,  במקום  נקברה  רחל  אלא 

לחוץ, לגלות.

קדושת הברית היא בחשך
נקודת התיקון של המחשבה שהוא התיקון הראשון מהחמישה 
כלי  יהיה  שהוא  המחשבה  כח  של  בהחזרה  תיקון  הוא  תיקונים, 

עבודת  )עי'  רבותינו  בדברי  שכתוב  כמו  לגילוי.  כלי  ולא  לנעלם 

פירוש  מרומים  גנזי  ועי'  קי"ג,  אות  ז'  סי'  צפורן השמיר  לחיד"א  הקודש 

לר"י חבר על מסכת אצילות(, שמי שמבאר סודות לחוץ הוא זה שח"ו 

נכשל בפגם הברית. מפני שלפי מה שנתבאר ישנו כלי לחוץ, וישנו 

כלי לפנים. סוד מגלים למי שהוא חכם צנוע ומעליא שיודע לשמור 

סוד. כלומר שהוא עצמו כלי לסוד, כלי לנעלם, ואינו כלי להתגלות 

)עי' בפירוש הגר"א לספרא דצניעותא דף א' עמ' ב'(. בעוד שמי שמגלה 

סוד לרבים הרי שהוא נעשה כלי של גילוי, שהוא ראשית הקלקול 

לנקודה  כלי  נעשה  סוד,  לשמור  שיודע  מי  אבל  הברית.  פגם  של 

הפנימית, לנקודה הנעלמת, זהו תכלית תיקון הבריאה. הפגם של 

בדעת  והתבוננות  בחכמה  פוגם  שהאדם  מחמת  הוא  המחשבה, 

הידיעה  לתכלית  הדעת  בנקודת  יגיע  האדם  כאשר  אבל  שלו. 

עוד  לא  לנעלם.  כלי  נעשית  מחשבתו  כח  חכמתו  אזי  נדע,  שלא 

כלי להשגה בלבד, אלא כלי לנעלם. וסופן נעוץ בתחילתן. דאפילו 

כשהוא עוסק בנקודת ההתגלות, גם אז מחמת שראשית מחשבתו 

שלו  שהכלי  הרי  נדע,  הלא  של  הנעלם,  השגת  של  לתכלית  היא 

הופך להיות כלי ללא נדע, ולא כלי לנדע. וכשהוא הופך להיות כלי 

לשלא נדע, זה לא יוצא לחוץ. ליבא לפומא לא גליא )קה"ר י"ב י'(. 

"ברית כרותה לשפתים" )מו"ק י"ח א'(. זה היינו הך. אם זה מגיע לידי 

תפיסה  זה  כלומר  גליא,  לפומא  ליבא  של  בהבחנה  זה  אם  דיבור, 

של דבר שיכול לצאת לחוץ, אז "אתבונן על בתולה" )איוב ל"א א'(. 

דיבור,  לידי  מגיע  לא  שזה  לשפתים,  כרותה  ברית  זה  כאשר  אבל 

אז גם לא יגיע לידי תפיסה של חוץ, לפגם בברית אות קדש. אות 

קדש מתחבר רק במקום של נעלם, מקום הקדושה הוא בחשך, שם 

מקום החיבור. זה נקרא קדושה בברית. קדושה בברית היא כאשר 

במחשבה,  הוא  זה  של  והשרש  נעלם.  של  בהבחנה  הוא  המעשה 

שכאשר מקור הטיפה היא בבחינה של נעלם, אז היא כלי לנעלם, 

יוצאת לחוץ במקום של התגלות שלא במקומה. זה החלק  ואינה 

הראשון מהחמישה חלקים. ה' יעזור שנזכה ליישם למעשה. אמן.

שובבים 002 תיקון פגם המחשבה תש"ע
 מספר שיעור בקול הלשון 1132492 

)מודפס בספר מועדי השנה(



 ח 
בלבבי משכן אבנה

שובבים תיקון פגם המחשבהשובבים תיקון פגם המחשבה

]1132656[*������������������������������������������������ חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה

סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם����������������������������]1132141[

]1132657[�������������������������������������������������������������������������� חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות 

]1132172[������������������������������������������������������������������������� ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין 

תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד ���������������������������������������]39011499[

שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �����������������������������������������]1127878[

]1132284[���������������������������������������������������� יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה 

בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  ����������������������������������������������������������������]1132301[

]30484555[������������������������������������������������������������ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד 

]30484397[����������������������������������������������������������� שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל 

חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים ��������������������������������������������������������������������]1132658[

חודש כסלו  כח השינה ����������������������������������������������������������������������������������������������������]1132659[

]81281[�������������������������������������������������������������������������� חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור 

חודש טבת  התגברות על פחד ���������������������������������������������������������������������������������������]1132660[

]1130588[��������������� תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( 

]81282[������������������������������������������������������������������� שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש 
]1132661[���������������������������������������������������������������������������������� חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( 

]81283[��������������������������������������������������������������������� ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה 

חודש אדר א'  כח השמחה ����������������������������������������������������������������������������������������������]1132662[

]1132663[��������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אדר ב'  כח השחוק  

]1132540[����������������������������������������� תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה 

]1132531[���������������������������������������������������������������������������������������������� פורים דבקות בכח ההפכים 

שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  ����������������]34520048/ 37353854[

]1132651[���������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש ניסן  כח השיחה 

שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

 פסח דבקות באהבת ה' ������������������������������������������������������������������������������������������������������]1131985[

]1132083[���������������������������������������� ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה 

]1132652[������������������������������������������������������������������������������������������������������ חודש אייר  התבוננות 

ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר ����������������������������������������������������������������]1132052[

]1132653[����������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש סיון  כח ההילוך 

שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�������������������������������������������������������������]38459082[.

]1132654[��������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש תמוז  כח הראיה 

]33514765[�������������������������������������������������� תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה 

]1132655[������������������������������������������������������������������������������ חודש אב  כח העצבות וכח השמחה 

]292858[������������������������������������������������������������������������������ תשעה באב גילוי אור א"ס בלי כלים 

ט"ו באב אהבת הבריות נקיה, טהורה וקדושה ���������������������������������������������������������������]292858[

* מספר שיעור בקול הלשון

עיקר עבודת האדם


